
Können wir unser Horoskop in
den bekannten Wochenmagazinen
überprüfen?
19. August 2019 – 18 Av 5779

Es gibt viel Aberglaube, mehr als wir zugeben wollen. Mit
Knoblauch, Anhängern, Talismanen und Amuletten versuchen wir
unser Leben in den Griff zu bekommen. Unsere Kühnheit muss das
Gefühl der Ohnmacht ausgleichen. Glücksobjekte geben uns ein
Gefühl  von  Sicherheit,  Schutz  und  Geborgenheit  in  einer
wütenden Welt, insbesondere gegen den Ajin Hara, den bösen
Blick und die Eifersucht.

Können wir unser Horoskop in den bekannten Wochenmagazinen
überprüfen? Nicht einmal, wenn wir bloß Spaß machen? Schau
besser nicht, weil du immer noch daran glaubst …!

Eigene Richtung
Mit  Aberglaube  haben  wir  das  Gefühl,  dass  wir  wieder  die
Kontrolle über unser Leben übernehmen können. Nach einigen
magischen Aktionen fühlen wir uns wieder wohl, unser Stress
lässt nach und wir sind wieder glücklich.

https://judentum.online/astrologie-und-horoskope/
https://judentum.online/astrologie-und-horoskope/
https://judentum.online/astrologie-und-horoskope/


Was  ist  der  Unterschied  zwischen
Glauben und Aberglaube?

Daten aus der jüdischen Tradition
Fälle  und  Daten,  die  in  der  wissenschaftlichen  –
beispielsweise  medizinischen  –  Forschung  nachgewiesen
wurden und sich als zutreffend erweisen.
Aber alles unter der Bedingung, dass all diese Einflüsse
und  Kräfte  nicht  als  unabhängig  betrachtet  werden,
sondern Haschem unterworfen.

Davenen (beten) hilft
Beispielsweise in New York hat sich gezeigt, dass Davenen
hilft.  In  Krankenhäusern  wurde  davenen  wissenschaftlich
erforscht  und  scheint  zu  funktionieren.  In  der  säkularen
Sprache  nennt  man  das  “Senden  positiver  Energie”.
Herzpatienten wurden in Gruppen eingeteilt, für die sie nicht
gediehen sind. Es stellte sich heraus, dass die Gruppe, für
die gedavenet (gebetet) wurde, besser war, als die Gruppe, für
die nicht gefleht wurde.

In  diesem  Zusammentreffen  von  Daten  aus  der  jüdischen
Tradition  (`davenen  helft’)  und  wissenschaftlichen
Erkenntnissen kann man annehmen, dass es nicht um Aberglauben,
sondern um Glauben geht.

Mezuza: Mitzwa und Schutz
Nehmen  wir  die  Mitzwa,  das  Gebot  der  Mezuza  als  weiteres
Beispiel:  Nach  der  Tora  ist  es  obligatorisch,  an  allen
Türpfosten Pergamentrollen mit Tora-Texten anzubringen. Diese
Mezuzot werden mit einer Beracha bestätigt (Segen: Gelobt sei
der Herr, der uns befohlen hat, die Mezuza anzuschlagen). Dies
deutet darauf hin, dass wir es zunächst als eine g´ttliche
Aufgabe betrachten, die Pergamentbüchse an unseren Türpfosten



zu befestigen.

Beschirmende Funktion
Aber auch die jüdische Tradition zeigt deutlich, dass ein
Mezuza eine schützende Funktion hat. Dies kommt unter anderem
im  Namen  Schaddai  auf  der  Mezuza  zum  Ausdruck,  der  als
“Akronym  der  Anfangsbuchstaben”  der  Worte  Schomer  Daltot
Yisrael, „G’tt zum Schutz der Türen des jüdischen Volkes“
gesehen  wird.  Mezuzot  kann  auch  von  anderen
Buchstabenkombinationen wie ‘zaz mawet’ gelesen werden – dem
Tod  weichen.  Es  ist  bekannt,  dass,  wenn  ein  Haus  von
Katastrophen heimgesucht wird, die Mezuzot überprüft werden
müssen, um festzustellen, ob diese noch koscher sind.

Aber  wieder,  wenn  etwas  klar  in  der  jüdischen  Tradition
verankert ist, heißt es nicht Aberglaube, sondern Glaube.

Aberglaube ist egoistisch
Aberglaube hat nichts mit echtem Glauben zu tun. Aberglaube
ist egoistisch, weil es nur darum geht, Glück anzuziehen und
Unglück abzuwenden. Aberglaube ist rein egozentrisch und von
G’tt getrennt.

Für viele Menschen sind die Chamsa (die Hand mit fünf Fingern
am Eingang unseres Hauses, vom Wort chamisha, fünf (Bücher der
Thora oder 5 Finger)), der Birkat Habait (der Haussegen), der
Davidstern  mit  seinen  sechs  Punkten,  Knoblauch  unter  der
Matratze  eines  Neugeborenen,  ein  Bettelarmband  für  kleine
Kinder, Schlüsselanhänger im Auto mit dem Gebet für die Reise
oder alle Arten von Anhängern mit Talismanen, Schutzobjekte.

David Hamelech
Nun, da niemand mehr in der Lage ist, wirklich schützende
Amulette herzustellen – die Schutzwirkung ist eine Frage der



Tradition. Die Schutzwirkung des Davidsterns beruht auf der
Tradition,  dass  König  David  vor  König  Schaul,  seinem
Vorgänger, in eine Höhle geflohen ist, nach der eine Spinne
vor dem Eingang der Höhle einen Netz spinnte. König Schaul
dachte, er könne aus dem Vorhandensein eines Spinnennetzes
schließen, dass vor kurzem niemand die Höhle betreten hatte.
So wurde Davids Leben gerettet. Nach Ansicht einiger wurde das
Netz mit sechs Punkten wie ein Davidstern gesponnen.

Echter Glaube macht alle Talismane,
Amulette  und  Maskottchen
überflüssig.
Das Verbot des Aberglaubens ist zu lesen in Devarim/Deut.
10:12: “Nun, Yisrael, Haschem, euer G´tt, bittet euch nur
darum, dass ihr Ehrfurcht vor Haschem, eurem G’tt, habt, dass
ihr all seinen Wegen folgt, dass ihr ihn liebt, ihm mit ganzem
Herzen und ganzer Seele dient und Haschems Gebote und seine
Gesetze befolgt….(11:16) Aber hütet euch: Lasst euch nicht in
Versuchung,  einen  falschen  Weg  zu  gehen,  vor  Götzen
niederzuknien  und  sie  anzubeten.“

Wir müssen volles Vertrauen in HaSchem haben und dürfen uns
nicht  in  die  Irre  führen  lassen.  Eine  dieser  Spuren  von
Fehlverhalten  ist  der  Aberglaube,  der  an  Unglauben  oder
leichte Götzendienerei grenzt.

Obwohl in der Tora Astrologie nicht explizit erwähnt wird,
gehen viele Passagen in Vajikra / Leviticus zweifellos um
astrologische  Magie  wie  “Wende  dich  nicht  an  die
Totenbeschwörer und an die Wahrsager, trachte nicht danach,
dich zu verunreinigen” (Vajikra 19:31). Obwohl unsere Weisen
die Möglichkeit erkennen, dass Astrologen die Zukunft durch
den Blick auf die Sterne vorhersagen könnten, dachten sie, sie
machten  einen  erheblichen  Fehler  bei  der  Erklärung  der
Zeichen.



Jedem ein Mazal
An verschiedenen Stellen im Talmud heißt es, dass jeder einen
Mazal (Stern) hat, einen besonderen Stern, der ihn schützt
(B.T.  Schabbat  53b).  Dieser  Mazal  ist  zu  einer  höheren
Wahrnehmung von Dingen fähig, die der Mensch selbst nicht
einmal wahrnimmt (B.T. Sanhedrin 94a). Nicht nur die Menschen
sind von den Sternen beeinflusst, es gibt nicht einmal ein
Stück Gras auf der Erde, das keinen Schutzengel im Himmel hat,
der ihm eine „Zecke“ gibt oder „Wachstum“ sagt. Laut einigen
Talmud-Gelehrten besteht eine direkte Verbindung zwischen den
Himmelssternen oder -zeichen und der Neigung von Menschen.


