FRAGEN UND ANTWORTEN - TEIL I
— Parascha Wajikra

10. Marz 2022 — 7 Adar II 5782

Parascha Wajikra (Wajikra/Leviticus 1:1 — 5:26)

Lesen Sie: “Und HaSchem rief Mosche und sprach zu ihm aus dem
Zelt der Begegnung” (1:1).

Raschi kommentiert wie folgt: “Allen Reden und allen Sprichen
und allen Befehlen ging ein Ruf voraus. Dieses Rufen ist ein
Ausdruck der Liebe, ein Ausdruck, mit dem sich die dienst-
habenden Engel gegenseitig anschreien, wenn sie G'tt feiern.
Dies ist ein Ausdruck der Liebe. Denn es heifSt: “Und einer
rief den anderen zu” (Jeschaja 6,3). Den heidnischen Propheten
aber offenbarte er sich mit einem Ausdruck des Zufalls und der
Unreinheit, denn es heilt: G'tt hat (Bil’'am) zufallig
getroffen und in Unreinheit gefunden (Bemidbar/Num. 23,4).

Frage la. Was macht Raschi mit diesem Kommentar deutlich?

Antwort la: In diesem Kommentar will Raschi die besondere
Liebe G'ttes zu Israel deutlich machen.

Frage 1lb. War dieser Kommentar notwendig?

Antwort 1b: Abgesehen davon, dass dies ein immer
wiederkehrendes Thema in der Judischen Literatur ist, war es
in der Zeit von Raschi notwendig, den Juden Auftrieb zu geben.
Zu Raschis Zeiten standen sie am Vorabend der Kreuzziuge, und


https://judentum.online/fragen-und-antworten-teil-i-parascha-wajikra/
https://judentum.online/fragen-und-antworten-teil-i-parascha-wajikra/

das hatte groRe Auswirkungen.

Frage 1lc. G’'ttes besondere Liebe zu Israel 1ist ein
wiederkehrendes Thema in der Judischen Literatur. Wenn wir
Raschis einleitenden Kommentar zu jedem der funf Blcher der
Tora miteinander vergleichen, sehen wir, dass er wiederholt
die Liebe zum Judischen Volk betont. Erlautern wir dies anhand
von vier Beispielen.

Bereschit

Antwort 1lc. Raschi erklart zu Bereschit/Gen. 1:1, dass G’'tt
die Tora mit der Erschaffung der Welt beginnt, denn wenn die
Nationen zu Israel sagen wurden: “Ihr seid Rauber, weil ihr
das Land der sieben Nationen (Israel) erobert habt, dann
konnen die Juden den Vereinten Nationen antworten: Die ganze
Erde gehort G’'tt. Er hat sie geschaffen und uns gegeben. Er
schuf sie und gab sie demjenigen, den Er fiur gut befand. Er
hat den sieben VOolkern das Land Israel gegeben und es ihnen
auch wieder weggenommen. Dann hat Er es uns gegeben” (ein
hochaktuelles Thema).

Schemot/Ex.: Raschi kommentiert den ersten Satz in Schemot:
“Obwohl die Juden zu Lebzeiten bei ihren Namen gerufen wurden
(vgl. Bereschit 46,8), werden sie nach ihrem Tod noch einmal
gerufen, um die Liebe HaSchems zum Judischen Volk zu betonen,
denn sie werden mit den Sternen verglichen, die Er nach Zahl
und Namen hervorbringt und wieder zuruckzieht”.

Bemidbar: Auch im Erdoffnungskommentar von Raschi zu Bemidbar
wird eine solche liebevolle Aussage gemacht: “Aus Liebe zum
Judischen Volk zahlt G'tt sie jeden Augenblick”. Als die Juden
Agypten verlieRen, zadhlte er sie. Als sie wegen des goldenen
Kalbs fielen, zahlte Er sie, um die Zahl der Ubergebliebenen
zu erfahren. Zu Beginn von Bemidbar zahlt Er sie erneut, um
Seine G'ttliche Majestat auf ihnen ruhen zu lassen.

Am ersten Nissan 2489 wurde der Mischkan errichtet und am
ersten Ijar 2489 zahlte Er die Juden, um deutlich zu machen,



dass dies ein Ausdruck der Liebe war.

Dewarim: Das gleiche Thema findet sich im ersten Kommentar von
Raschi zu Dewarim: “Denn das Buch Dewarim ist ein Wort der
Strafe und listet alle Orte auf, an denen die Juden G'tt
erzirnt haben. Deshalb werden die von den Juden begangenen
Verbrechen nicht eindeutig erwahnt, sondern aus Respekt vor
dem Judischen Volk nur mit einer Bezeichnung versehen”.

Frage 1d. Im ersten Kommentar von Raschi zu Wajikra wird
deutlich, dass jede Rede G’'ttes, die zu Mosche gesprochen
wurde, ein Ruf vorausging. AuBRerdem wird deutlich, dass dieser
Ruf aus Liebe erfolgte. Dieser liebevolle Ruf ist nur den
Jiidischen Propheten zuteilgeworden. Wie kommt Raschi zu dieser
Auslegung?

Antwort 1d. Raschi kommt zu dieser Erklarung wegen des
uberflissigen Ausdrucks des Aufrufs im Erdffnungsvers von
Wajikra. Wajikra kommt haufiger im Tenach vor, wie 1in
Bereschit 12,18: “Da rief der Pharao Awram zu sich und sagte:
‘Was hast du mir angetan? Warum hast du mir nicht gesagt, dass
sie (Sara) deine Frau ist?’ “. Aber dort hat Wajikra (Da rief)
eine andere Bedeutung: ‘beschworen’. Noch fruher in Bereschit
— Kapitel 3, Satz 9 — ruft G’'tt Adam: “Da rief G’'tt den
Menschen und sprach zu ihm: Wo bist du?”.

In Bereschit 3:9 will die Tora deutlich machen, dass nur Adam
gerufen wurde und nicht Eva. In unserem Pasuk sind beide
Moglichkeiten ausgeschlossen. Mosche war bereits im Ohel Mo'ed
— dem Zelt der Zusammenkunft — als G’tt zu ihm sprach. Es war
nicht notig, ihn zu beschwOren, und es gab sonst niemanden
dort.

Daher sah sich Raschi veranlasst, eine Erklarung fur diese
scheinbar uberflussige Berufung abzugeben. Hier wird die
dritte Bedeutung von Wajikra verwendet: jemand wird
hervorgehoben und liebevoll angesprochen.

Beispiele fiir Rufe mit intensiver Liebe



In Schemot (3,4) heilRt es: “Als HaSchem sah, dass Mosche
hinging, um zu suchen, rief G’'tt ihn aus dem Dornbusch und
sagte: ‘Mosche, Mosche'”. Hier wird die gleiche Formel
verwendet, die auch am Anfang von Wajikra verwendet wird. Der
doppelte Ruf eines Namens deutet auf intensive Liebe hin.

Raschi untermauert seine Aussage, dass dies auch zu Beginn von
Wajikra geschah, indem er den Propheten Jeschaja zitiert
(Kapitel 6, wo die Engel einander rufen, wenn sie G'tt
preisen): “Einer ruft dem anderen zu und sagt: ‘Heilig,
heilig, heilig ist

HaSchem, die ganze Welt ist erfullt von Seiner Herrlichkeit'”.
Auch hier sehen wir, dass einer dem anderen zuruft, bevor er
zu sprechen beginnt.

Rabbi David Kimche (14. Jahrhundert) stellt in einer sehr
originellen Erklarung klar, dass sich die Engel hier
gegenseitig beim Namen nennen. Ein Engel wird kadosch (heilig)
genannt. Bevor gesagt wird, dass HaSchem kadosch ist, rufen
sich die Engel zweimal gegenseitig mit dem Namen “heilig” zu.
Die Engel behandeln sich gegenseitig mit Liebe.

,E1l’ und ,1le’

AulBerdem gibt es eine unterschiedliche Bedeutung zwischen dem
Verb rufen mit der Praposition el und demselben Verb mit der
Praposition le. Wenn jemand gerufen wird, steht dort le G’'tt
rief le Mosche vom Berg Sinai, um auf den Berg zu kommen
(Schemot/Ex. 19,20).

Aber als G'tt den ersten Menschen rief, steht el ha’adam
geschrieben (Bereschit 3:9). 0Oder wie es bei Avraham
geschrieben steht, rief ein Engel vom Himmel zu ihm (el). G'tt
ruft nicht Adam, der Engel ruft nicht Avraham. El weist darauf
hin, dass G’'tt ihn beim Namen nennt.

Eindeutiger Beweis von Schmu’el



Raschi findet einen klaren Beweis in einer Passage im Buch
Samuel I (3:4-10): Und HaSchem rief Schmu’el, und er sagte:
“Hier bin ich”. Er lief zu Eli und sagte: “Hier bin ich, denn
du hast Mich gerufen”. Aber er sagte: “Ich habe dich nicht
gerufen, geh zurick und leg dich hin”. Haschem rief wieder:
“Schmu’el!” Da stand Schmu’el auf, ging zu Eli und sagte:
“Hier bin ich, denn du hast Mich gerufen”. Aber er sagte: “Ich
habe dich nicht gerufen, meinen Sohn, geh zuridck und leg dich
hin”.

Schmu’el kannte HaSchem noch nicht und das Wort HaSchems war
ihm noch nicht offenbart worden. Als Haschem ihn zum dritten
Mal bei seinem Namen “Schmu’el” rief, stand er auf, ging zu
Eli und sagte: “Hier bin Ich, denn du hast Mich gerufen®.

Da erkannte Eli, dass HaSchem den Jungen rief. Eli sagte zu
Schmu’el: “Leg dich hin, und wenn G‘tt dich ruft, sag:
‘Sprich, HaSchem, denn dein Diener hort zu'”. Schmu’el ging zu
der Stelle und legte sich hin. HaSchem kam und erschien und
rief wie zuvor: “Schmu’el, Schmu’el”, und Schmu’el sagte:
“Sprich, denn Dein Diener hort zu”.

El Schmu’el, der Name von Schmu’el

Hier sehen wir, dass Schmu’el angesprochen wird: HaSchem rief
el Schmu’el. Schmu’els Name muss erwahnt worden sein, denn
sonst hatte er keinen Grund gehabt, zu Eli zu laufen, weil er
dachte, der Hohepriester Eli hatte ihn gerufen. Aullerdem heilSt
es am Ende dieses Abschnitts, dass G’'tt ihn die ganze Zeit
uber “Schmu’el, Schmu’el” rief. Hierin liegt der endgultige
Beweis fur Raschi.



